“El n&Bog es un impulso excesivo, contrario a la naturaleza y desobediente a la razén”. Un
paseo turistico por la teoria estoica de las pasiones o emociones

Marcelo D. Boeri
Instituto de Filosofia
Pontificia Universidad Catdlica de Chile

L Monismo psicoldgico e identidad entre razén y pasién. Pasién como “impulso
excesivo” y “movimiento irracional contrario a la naturaleza que es
desobediente a la razén”

T1 Plutarco, Acerca de la virtud moral 441C-E (SVF1 202; BS 25.3): También consideran que /o
pasional y lo irracional (16 mabntikov xai ahloyov) no se distinguen de lo racional por una
diferencia ni por la naturaleza del alma, sino que la misma parte del alma, a la que sin duda
llaman “mente” y “lo rector” (Sidvoia kol fjyepovikdv), se vuelve vicio y virtud cuando se
transforma y cambia (tpemopevov xai petafdilov) completamente no sélo en los estados
pasionales, sino también en los cambios de condicion o disposicion (év Te toig tdBeot kal Talg
ko €€v 1 Srabeov petaPolralic), y [dicen] que en si misma no contiene nada irracional. Y [lo
rector] se llama “irracional” cuando, por la fuerza excesiva del impulso (t® mAeovalovtt trg
Oppng loyxup®d), fuerza que ademas se ha vuelto dominante (xpatrioavtt), es arrastrado hacia
algo absurdo y contrario a la razén que involucra una eleccién (atpobvta Aoyov). La pasion
también es, en efecto, una razon perversa e intemperante (Aoyog movnpog Kol dkOAQTOG) que
adquiere! fuerza y vigor a partir de un juicio malo y erréneo (€x @avAng kol SinpopTnpévng
Kploewg).

T1.1 Estobeo, Eclogae 1l 88, 8-12; 89, 4-5, ed. Wachsmuth (SVF I 378 y 389. BS 25.2):
Afirman que una pasion es un impulso excesivo, que es desobediente a la razon que involucra
una eleccion (opun mieovalovoa kol ameldng 1@ aipodvtl AOYy®), 0 un movimiento
[irracional] del alma que es contrario a la naturaleza —y todas las pasiones pertenecen a lo
rector del alma—-, por lo cual también toda excitacién es pasion y, a su vez, toda pasion es
excitacion.? [...] Las expresiones “irracional” (&Aoyov) y “contrario a la naturaleza” (rapa
VoY) no se usan con su significado comun, sino que “irracional” equivale a “desobediente a
la razén” (loov t@ amebég 1¢ Aoyw).?

T1.2 Galeno, PHP 254, 13-31; 256, 14 (BS 25.9): Crisipo mismo también muestra esto en el
siguiente pasaje: “Por tanto, también algunos dicen con propiedad que la pasion del alma es
un movimiento contra naturaleza, como ocurre en el caso del temor (¢o6fog), del apetito
(émBupiar) y cosas similares. Pues todos los movimientos y estados de este tipo son
desobedientes y rechazadores de la razon (xwnoeig te xal xataotaoelg amelbelg te @ Aoy

! Leyendo mpocAafBovta con los MSS.

2 Cf. también Estobeo, Eclogae Il 39, 5-9, ed. Wachsmuth.

3 Es decir, “irracional” no significa “que carece de razén”, sino que la desobedece. Esta distincién recuerda la
distincion aristotélica del doble significado de la expresion “irracional”: 1) lo que no participa en modo alguno
de la razén (lo vegetativo, por ejemplo) y 2) lo que, en algin sentido, en cuanto oye y obedece a la razén, participa
de ella (como ocurre con lo apetitivo y desiderativo). Cf. EN1102b28-31.



elol kol ameotpappévar). Por eso también afirmamos que tales personas son movidas
irracionalmente (&AOywg), no en el sentido de argumentar (dtxroyilesBat) mal, como si uno
hablara de una persona que argumenta en la direccién contraria a lo razonable, sino en el
sentido del rechazo de la razon”. En estas lineas Crisipo claramente muestra los dos
significados de la palabra “irracional” (&\oyov) que, en realidad, existe entre los griegos:
uno es el sentido de lo que es contrario a lo razonable (ebAoyov), otro el sentido de no
participar en nada de la razén. Ahora bien, lo que se opone a lo razonable es error
(apéptnpe) y mal juicio (kpioig poxOnpa); el segundo sentido tiene que ver con lo que se
da independientemente de toda razoén, el impulso y movimiento segin la pasion. Si hubiese
maés significados de la palabra “irracional”, no habria dudado en hablar sobre ellos y en
mostrar que no se esta usando ninguno de tales significados cuando se dice que la pasion del
alma es irracional, sino Gnicamente el significado que él mismo menciond: el que se da en el
rechazo de la razon. Pues todo lo que uno juzga mal o incorrectamente, no constituye un
rechazo de la razon, sino que se trata de un error respecto de ella. Sin embargo, todos los
impulsos que se llevan a cabo en el plano de la furia o del apetito, aunque no asienten a la
razon, los denomina “irracionales” siguiendo los otros significados de esta palabra [...] Pues
el movimiento del alma desobediente a la razon es irracional de acuerdo con el significado
segun el cual no se incluye ningiin uso de la razén en absoluto. Porque si hacemos uso de
la razén incluso en el [movimiento mencionado], se sigue que Crisipo se expreso
incorrectamente en el libro I de su tratado Sobre las pasiones cuando afirma que una persona
no “es llevada errdneamente incluso al descuidar alguna cosa segun la razén”, sino “de un
modo que rechaza y desobedece la razén”. Y otra vez [se equivoca] en La terapéutica de las
pasiones cuando dice eso mismo que yo cité hace un momento del pasaje en el que negaba
que en la definiciéon de “pasién” se quisiera decir lo opuesto de “razonable”, sino que
significaba otra cosa, a saber, “desobediente y rechazador de la razén”. Y avanzando un poco
dice: “Y estados de este tipo son incontinentes (o “carentes de autocontrol”: akparteig); es
como si las personas mismas no tuvieran control (o0 xpatovvVTwWV £aVTAV), sino que fueran
arrastradas (éx@epopévov), como los corredores que, a causa de la tension, son llevados
demasiado lejos y no tienen control sobre un movimiento de este tipo. Pero aquellos que se
mueven siguiendo a la razén como si fuera su conductora y se manejan con ella, cualquiera
fuere tal razdn, tienen control sobre o no estan afectados (&maBeig) por un movimiento de esa
indole o por los impulsos segiin ese movimiento”. Aqui de nuevo el agregado “cualquiera fuere
tal razon” claramente muestra la distincion entre “errores” y pasion (o t&V GUOPTNHATOV
droplopov Tod nabovg).

T2 Plutarco, Acerca de la virtud moral 446F-447B (SVFIII 459; BS 25.13): Algunos afirman
que la pasién no es diferente de la razon, y que entre pasiéon y razén no hay conflicto ni
guerra civil (00d¢ dveiv dixpopav kat otaowy), sino una modificaciéon de una unica razén
(evog Aoyou tpomrv) hacia dos direcciones. Dicha modificacién nos pasa inadvertida a causa
de la agudeza y velocidad del cambio, y no nos percatamos de que es lo mismo del alma aquello
con lo cual naturalmente apetecemos y nos arrepentimos, estamos iracundos y temerosos, y
somos conducidos por el placer hacia un acto deshonroso, y cuando el alma estd siendo
conducida volvemos a recuperarnos. También dicen que el apetito, la ira, el temor y todas
las [emociones] por el estilo son opiniones y juicios perversos (86Zog eivar xai kpicelg
TovVnpag), que no surgen en una cierta parte del alma, sino que son inclinaciones, concesiones,
asentimientos e impulsos de lo rector en su totalidad (6Aov to0 nyepovikod) y, en general,
ciertas actividades que en poco [tiempo] pueden cambiar, tal como sucede con las irrupciones



repentinas de los nifios que tienen una impetuosidad y violencia que carece de seguridad y

tirmeza debido a su debilidad.
II. El impulso es un resultado del asentimiento

T3 Estobeo, Eclogae 1l 86, 17-87, 5, ed. Wachsmut (cf. SVFIII 169. BS 24.1): Afirman que lo
que pone en movimiento al impulso no es mas que una representacion impulsiva de lo que es
inmediatamente apropiado (@avtaciov opuntiknv tod kabrkovrog avtdbev). El impulso es,
en general, un movimiento del alma hacia algo; el impulso que se da no sélo en los animales
racionales, sino también en los irracionales se considera como sus especies [...]. El deseo, en
efecto, no es un impulso racional sino una especie de impulso racional. Se podria definir con
propiedad “impulso racional” (Aoyikrj 0pur) diciendo que es un movimiento del pensamiento
hacia algo que se da en la esfera de la accion.

T3.1 Filon de Alejandria, Alegoria de las leyes1 30 (BS 24.4): En efecto, el animal en dos cosas
supera al que no es animal: por la representacion y el impulso (eavtaocig xati opurj). Ahora
bien, la representaciéon se constituye debido al acercamiento del [objeto] exterior que
impresiona el intelecto a través de la sensacion (kat tv T00 €kT0G TPOGOSOV TLILODVTOG
voov O atoBnoewg). El impulso, en cambio, hermano de la representacion, gracias al poder
tensional del intelecto (kata tv Tod vob tovikrv dvvaptv) —que [éste] extiende a través de
la sensacion— entra en contacto con el objeto y avanza hacia él, cuando [el intelecto] se pega
[al objeto] (yAtyopevog) para encontrarse con él y aprehenderlo.?

I11. Conflicto de creencias

T4 Galeno, PHP 332, 16-334, 15 (SVF 1.570; LS 65I; Frag. 33; 166 EK; BS 25.19):
Evidentemente, esto es en efecto lo que ocurre con frecuencia, y al menos quienes entrenan
animales jovenes, tras criarlos, luego se dedican a cansarlos y a la vez también a
satisfacerlos siguiendo sus movimientos descontrolados. Pues bien, Crisipo se encontrd
perplejo respecto de tales cosas por cuanto no fue capaz de referir sus causas a la [parte]
pasional del alma. Y ademas, también Posidonio muestra esta [dificultad] en lo que sigue,
y no sélo esta en desacuerdo con lo que se presenta, sino también con Zenén y Cleantes.
Ahora bien, [Posidonio] dice que la opinién de Cleantes sobre lo pasional del alma se hace
evidente a partir de estas palabras: Razonamiento: ;Qué es lo que quieres, célera?
Muéstramelo.  Colera:  ;Yo, razonamiento? Hacer todo lo que quiero.
Razonamiento (Aoywopog): Eso al menos es regio; pero dilo otra vez.
Colera (Bupog): Que lo que apetezco, vaya a suceder. Posidonio sostiene que las réplicas
de Cleantes claramente muestran su opinioén acerca de lo pasional del alma, porque
[Cleantes/ ha hecho que el razonamiento converse con la colera, como si lo uno fuera
distinto de lo otro. Crisipo, en cambio, no considera que lo pasional del alma sea diferente
de lo racional, y elimina las pasiones de los animales irracionales, aun cuando ellos estan

4 El pasaje es muy sintético y, sin duda, de inspiracion estoica: no solo el impulso entra en contacto con el objeto,
sino también el intelecto, ya que el impulso surge de un acto de asentimiento (que es un acto mental y, por tanto,
algo corpdreo, segin los estoicos) y contiene un ingrediente intencional racional. Esta traduccién enfatiza
también el caracter activo del intelecto, una tesis estoica (SVFII 313) que Filén incorpora sin problemas a su
explicacién (cf. Filon, Acerca de la creacion del mundo 8 = SVFII 302).



claramente gobernados no sélo por el apetito sino también por la célera, como Posidonio
lo explica con mucho mas detalle en su tratamiento del tema. Asi, pues, dice que todos los
animales que no se mueven facilmente y que se encuentran adheridos como plantas a las
rocas o a algunas otras cosas por el estilo son gobernados tinicamente por el apetito. Todos
los demas animales, en cambio, usan ambos poderes, el apetitivo y el colérico, y solamente
el hombre usa los tres, pues también ha adquirido el principio racional. Por consiguiente,
Posidonio ha dicho correctamente estas cosas y muchas otras en su tratado completo
Acerca de las pasiones.

IV.  Eliminacién de las pasiones, “Pre-pasiones”

T5 Séneca, Epistolas morales a Lucilio 116. 1-8 (BS 25.17, con omisiones) Con frecuencia se
ha planteado la cuestion de si es mejor tener pasiones moderadas (mddicos adfectus) o
no tener ninguna pasién. Nuestros fildsofos las eliminan (expellunt), los peripatéticos
las moderan (femperant). No veo de qué modo una enfermedad moderada pueda ser
saludable o util. No hay que tener miedo; no te estoy quitando ninguna de aquellas cosas
que no quieres que se te nieguen. [...]. Extirparé el vicio (defraham vitium), pues después
de que te he prohibido que tengas ansias permitiré que quieras hacer aquellas mismas
cosas con valentia y con el juicio mas exacto, para que sientas los mismos placeres mas
que antes. Y si dominas los placeres mas que si estas a su servicio, jpor qué no habran de
alcanzarte mas que antes? Pero es natural —dices— sufrir por la nostalgia de un amigo: da
derecho a unas lagrimas que tan justamente se derraman. Es natural ser alcanzado por las
opiniones de los hombres y entristecerse por las que nos son adversas. “;Por qué no me
permites este miedo tan honesto a una mala opinién o reputaciéon?” [Porque] no hay
ningin vicio sin una justificacion o defensa (Nullum est vitium sine patrocinio). Todo
vicio liene un comienzo discreto e indulgente, pero desde ese punto se extiende mds
ampliamente (nulli non initium verecundum est et exorabile, sed ab hoc latius
funditur.) Si permites que comience, no logrards que acabe. Al comienzo toda pasion
es débil; luego ella misma se excita y adquiere fuerzas a medida que avanza. Es mds
fdcil cortarle el paso que expulsarla. ;Quién niega que toda pasion fluye, por asi decir,
de un principio natural? La naturaleza nos confié el cuidado de nosotros mismos, pero alli
donde has sido demasiado indulgente con el vicio, [dicho cuidado] es vicio. La naturaleza
ha mezclado el placer con las cosas necesarias, no para que lo buscaramos, sino para que
en cuanto a aquellas cosas sin las cuales no podemos vivir, se nos hiciera mas grato su
acceso. Es lujuria si llega por derecho propio. [...]. “Permiteme”, dices, “que hasta cierto
punto experimente dolor y temor”. Pero aquel “hasta cierto punto” es llevado lejos y no
termina donde tu quieras. El sabio tiene un sitio seguro para protegerse a si mismo sin
mayor cuidado, y detiene sus lagrimas y deseos donde quiere. Nosotros, dado que no nos
es facil retroceder, lo mejor en todo sentido es no avanzar [...] Lo que Panecio le respondio
al que le preguntaba sobre el amor, lo digo de todas las pasiones: alejémonos de lo
reshaladizo cuanto podamos; en lo que esta seco también nos mantenemos con poca
firmeza. En este lugar me enfrentaras con aquel dicho vulgar contra los estoicos: “ustedes
prometen cosas demasiado grandes, prescriben cosas demasiado duras. Nosotros somos
unos hombrecitos que no podemos negarnos todas las cosas. Sentiremos dolor, pero poco;
apeteceremos pero con templanza; nos pondremos iracundos pero nos aplacaremos”.
iSabes por qué razon somos incapaces de cumplir con estas prescripciones? Porque no
creemos que nosotros podamos hacerlo. Mas aun, jpor Hércules!, hay otra razon: porque



amamos nuestros vicios, los defendemos y preferimos justificarlos antes que extirparlos.
La naturaleza doto al ser humano de suficiente fortaleza, si de algiin modo hacemos uso
de ella, si concentramos todas nuestras fuerzas a favor de nosotros y, desde luego, si no las
lanzamos contra nosotros. El no querer es la razén (sc. de que seamos incapaces de cumplir
con las prescripciones estoicas), el no poder el pretexto.

T5.1 Filon de Alejandria, Quaestiones in Genesim1.79, 1: La esperanza es un cierto tipo de
“emocion/pasion previa” (rponébeld T1g), es una alegria antes de la alegria, por ser una
expectativa de cosas buenas (yopd mpd xopag, dyaddv odoa tposdokia).

T5.2 Séneca, Acerca de la iral 3.2-8;17.1-4;18.1-7;1 16, 1;1 16, 7; 1.20.1-2; 11 1.3-4; II 2.2-5;
II 4.1 (SVF1.215; BS 25.12; con omisiones; traduccion Boeri & Salles, ligeramente
modificada)

Para que sepas [...] que la ira no es un deseo de castigo, los que son mas débiles con frecuencia
se ponen iracundos (frascuntur) con los mas poderosos y no desean un castigo que no esperan.
Primero dijimos que es un deseo de lograr un castigo, no una posibilidad. Sin embargo, los
seres humanos también desean aquello que no pueden [...]. Todos somos capaces de dafiar. La
definicion de Aristoteles no es muy diferente de la nuestra, pues dice que la ira es el deseo
de devolver el dolor;> en qué se distingue nuestra definicién y ésta, es largo de examinar.
Contra ambas [definiciones] se argumenta que las fieras se ponen iracundas aunque no se
encuentren irritadas por la injusticia ni a causa del castigo o el dolor ajeno, pues aun cuando
éste sea el efecto [de su conducta], no es lo que buscan. Pero debe decirse que las fieras y
todos [los deméas animales], excepto el ser humano, carecen de ira (ira carere) pues, aunque
[la ira] es enemiga de la razén, nunca surge si no es alli donde hay lugar para la razén (ubs
ratione locus est). Las fieras tienen impulsos (rabia, ferocidad, agresion), pero no tienen
mas ira que lo que tienen afan de placer, aunque en relacioén con ciertos placeres, son mas
intemperantes (intemperantiores) que el ser humano. No hay razén para creer a quien dice “el
verraco olvida estar iracundo, y la cierva no confia en la carrera, ni los osos atacan a las
valerosas manadas”. Por “estar iracundo” quiere decir “excitarse”, “abalanzarse”. Sin duda,
[las bestias] no saben mas estar iracundas que perdonar. Los animales que carecen de
lenguaje carecen de pasiones humanas (humanis adfectibus careni), pero tienen impulsos
(impulsus) similares a ellas; de otro modo, si en ellos hubiera amor y odio, tendrian amistad
y animosidad (simultas), desacuerdo y acuerdo. Algunos vestigios de ellas quedan en las
bestias, pero los bienes y los males pertenecen a los corazones humanos. A ninguna criatura,
salvo al ser humano, se le ha conferido prudencia, prevision, escrupulosidad, deliberacion.
Los animales no sélo se encuentran privados de las virtudes humanas, sino también de los
vicios. Su forma completa, tanto la exterior como la interior, es diferente de la humana: lo
regente (regium), es decir, aquel principio conductor (principale ductum) ha sido adquirido de
manera diferente. Tal como sin duda [las bestias] tienen voz, pero no clara, perturbada e
incapaz de formar palabras, tal como tienen lengua, pero atada, es decir, no suelta en cuanto
a los variados movimientos, asi también su facultad conductora misma (ipsum principale) es

5 Cf. De anima 403a30-31: “un deseo de devolver dolor por dolor (dpe&wv dvtilvmioemg) o algo por estilo”.
Véase también Retorica 1378a30-32: “ira es un deseo de venganza (o “represalia’: Tyuwpia) acompanado de
dolor debido a un desprecio manifiesto, y de cosas que se refieren a uno mismo o a los de uno sin que uno
merezca tal desprecio”.



poco sutil, poco exacta. Por ende, captan la representacion y el aspecto (visus speciesque
rerum) de las cosas mediante las cuales son atraidas al impulso, pero de un modo
desordenado y confuso. Es por eso por lo que sus embestidas e irrupciones son violentas, y
no experimentan miedo, preocupaciones, tristeza, ira, sino ciertos [estados] similares a éstos.
Por eso se calman y cambian al estado contrario con facilidad; mientras que muy
enérgicamente se enfurecen y sienten espanto, se alimentan, y de un bramido y una alocada
carrera enseguida se siguen la calma y el sueno. [...] ;Es que acaso, aun cuando la ira no sea
natural, hay que adoptarla porque frecuentemente fue util? Eleva las almas y las excita, y sin
ella en la guerra la valentia no lleva a cabo nada magnifico, a no ser que se le infunda la flama
y el aguijon hostigue y lance a los peligros a los audaces. Asi algunos piensan que es mejor
moderar la ira, no eliminarla. Y una vez que se ha apartado lo que esta demas, hay que
reducirla a su medida apropiada, mantener realmente aquello sin lo cual la accion se debilitara
y la fuerza y el vigor del alma se disiparan. En primer lugar, es mas facil deshacerse de lo
que es pernicioso que gobernarlo, no admitirlo que moderar lo que se admite. Pues cuando
las personas estan en posesion de lo que sucede son mas poderosas que el que dirige, y no
soportan que se las limite o disminuya. Después, la razén misma, [...] es poderosa en la
medida en que esta apartada de las pasiones; si se mezcla y se mancha con ellas, no puede
contener las pasiones que hubiese podido alejar. Pues una vez que la mente ha sido
excitada y alterada, se pone al servicio de lo que la impulsa. Los inicios de ciertos procesos
estdn en nuestro poder; lo que sigue nos arrastra con su fuerza y no permite un regreso.
Tal como los cuerpos arrojados al abismo no tienen arbitrio de si mismos, y una vez que han
sido arrojados son incapaces de detenerse o de regresar, sino que la caida irrevocable suprime
toda decision de arrepentimiento, y no es posible no llegar alli donde habria sido posible no
ir, asi también el alma, si se abalanza sobre la ira, el amor y otras pasiones, no se le permite
reprimir el impulso. [...] Lo mejor es rechazar inmediatamente el primer factor excitante
de la ira, resistir a las semillas mismas de la ira v hacer un esfuerzo por no caer en ella.
Pues si empieza a dominarnos, es dificil el regreso al estado saludable, porque, una vez
que se introdujo la pasidn vy nuestra voluntad le ha concedido algo, no hay razén: desde
ese momento hara todo lo que quiera, no lo que le permitas. [...] El alma, en efecto, no esta
separada ni contempla desde fuera las pasiones para no tolerar que se aproximen mas alla de
lo que conviene, sino que el alma misma se transforma en pasion y por eso no puede hacer
retroceder a aquella fuerza aprovechable y favorable que ya se ha propagado y que esta
debilitada. Estas, en efecto, no tienen, como dije, sus sedes separadas y apartadas, sino que
pasioén y razoén son una transformacién del alma a lo mejor o a lo peor. [...] Finalmente,
pregunto: jes mas fuerte o mas débil que la razén? Si es mas fuerte, jcomo sera la razon capaz
de imponerle un limite, dado que solo suelen obedecer los que son mas débiles? Si es mas
débil, la razon se basta por si sin ella para lograr lo que le interesa y no desea la ayuda de algo
mas débil. “Algunos iracundos permanecen firmes y se contienen”; jcudndo? Cuando la
ira ya se desvanece y declina por si misma, no cuando se encuentra en pleno furor, pues
en ese momento es més potente. [...] “;Y entonces qué? ;Cuando el sabio tenga en sus manos
algo de este tipo su alma no sera afectada y no se conmocionara més de lo acostumbrado?” Lo
confieso: sentira un leve y tenue movimiento pues, como dice Zenén, también en el alma
del sabio, incluso cuando la herida ha sanado, la cicatriz permanece. Asi, pues, sentirad
ciertas sospechas y sombras de pasiones, aunque en realidad carecera de ellas. [...] No hay
duda de que es una representaciéon de la injusticia que se manifiesta la que pone en
movimiento la ira; pero lo que estamos investigando es (i) si sigue de inmediato a la
mencionada representacion y se desarrolla sin que intervenga el alma, o (ii) si se pone en




movimiento cuando el alma presta asentimiento. Nosotros creemos que la ira por si sola no
se atreve a nada, salvo que el alma lo apruebe. En efecto, captar la representacion de haber
recibido una injusticia, desear la venganza de dicha injusticia, unir ambas cosas, no haber
tenido que ser danado y tener que vengarse no es un impulso que sea excitado
independientemente de nuestra voluntad. Aquél es simple, éste es complejo y contiene muchos
[aspectos]: [el agente] comprendié algo, se indignd, lo desaprobd, se venga. Estas cosas no
pueden ocurrir si el alma no asiente a aquellas cosas que la afectan. [...] La ira evita las
prescripciones, pues es un vicio voluntario del alma, aunque no por aquellas cosas que
suceden debido a una cierta condicidn de la especie humana, y que por eso también le
suceden a los mas sabios. Entre estas cosas hay que tener en cuenta aquella primera
conmocién del alma que nos pone en movimiento tras la opinién de la injusticia. Dicho
golpe también se hace presente en los espectaculos de entretenimiento y teatrales, y en las
lecturas de historias antiguas. [...] A veces nos instiga un canto y un ritmo ligero, y aquel
sonido marcial de las trompetas bélicas: un cuadro atroz pone en movimiento nuestras mentes
o el siniestro aspecto de los castigos mas justos. Por eso reimos con quienes rien y nos
entristece la muchedumbre de los afligidos y nos enfurecemos frente a certimenes ajenos.
Estos no son estados de ira, ni es tristeza lo que nos hace contraer la frente ante la vista
de un naufragio fingido, ni es temor el que recorre al lector cuando Anibal sitia las
murallas después de Cannas. Todos estos, empero, son movimientos involuntarios de las
almas, y no son pasiones, sino principios que anticipan las pasiones. [...] Si quieres saber
cémo comienzan, crecen o se desarrollan las pasiones, el primer movimiento es involuntario,
es, por asi decir, una preparacion para la pasion, una cierta amenaza. Lo que sigue es
voluntario, pero no insistente. [...] puedo pensar que es correcto vengarme porque he sido
dafado, o que alguien sea castigado porque ha cometido un crimen. El tercer movimiento
es ya la pérdida de control, el cual reclama venganza no sélo “si es correcto”, sino a como
dé lugar; [dicho movimiento] ya ha superado a la razén. El primer paso es aquella
conmocién del alma, que no podemos evitar por medio de la razén, como tampoco podemos
evitar las reacciones corpdreas que mencionamos antes: que no nos contagie un bostezo ajeno,
que no se nos cierren los ojos ante el chasquido subito de los dedos. La razén es incapaz de
vencer estas [situaciones], [aunque] quiza la costumbre y la observacién asidua las atentan.
Aquel otro movimiento, el que nace por una decision, se suprime por medio de dicha decision.

V. La “apatia” estoica

T6 Didgenes Laercio VII 117 (5VF'3.448, 637, 646. BS 30.54): También afirman que el sabio se
encuentra libre de pasion, porque se encuentra libre de caer en ella (dmadf elvar tov co@odVv,
S1x 10 dvépmtwTov elvar). Pero en otro sentido también el vil se encuentra libre de pasién (eivou
8¢ xal GAlov amadi tov @adlov), porque la expresion [ “libre de pasién”] se aplica igualmente
al que es rudo y rustico. El sabio también es inmune a la vanidad, pues tanto ante la fama como
ante la ausencia de ella se mantiene en la misma condicion. También hay otra forma de “vanidad”
que puede referirse a quien se clasifica como desconsiderado, que es el vil. También sostienen
que todos los virtuosos son austeros porque entre ellos no tienen trato con el placer ni se dejan
atraer hacia el placer por otras personas. [El sabio] también es austero en otro sentido, como se
llama “austero” al vino,’ del que se hace un uso medicinal pero no se lo usa mucho para brindar.

¢ El vino agrio o aspero al gusto (cf. RAE, s.v. “austero”, 3).



T6.1 Séneca, Epistolas a Lucilio 9.2-3: Caeremos en una ambigiiedad si queremos expresar
con rapidez y con una sola palabra apdtheia y decimos “impaciencia” (o “incapacidad de
resistir o sufrir”: impatientia).” En efecto, podria entenderse lo contrario de lo que queremos
significar: nosotros queremos decir aquel que rechaza toda sensacion de mal (o padecimiento:
qui respuat omnis mali sensum), y se lo consideraria como aquel que no puede soportar ningtin
mal o padecimiento. Fijate, por tanto, si no seria mejor decir “un alma (4nimo) invulnerable”
(invulnerabilem animum) o “un alma que se encuentra ubicada mas alla de todo sufrimiento”
(animum extra omnem patientiam positum). Esta es la diferencia entre nosotros y aquellos:
nuestro sabio sin duda vence toda incomodidad (incommodum omne), pero la siente (o
“experimenta”; sentit); el de ellos sin duda no siente. Lo que es comin a nosotros y ellos es
que el sabio estd contento consigo mismo.

VI.  La pasiones “positivas” o “correctas” (evm@Oeion)

T7 DL VII 116-117 (5VF'3.431): También afirman que las pasiones positivas son tres: alegria,
precaucion, deseo racional (evmaBelag oot Tpeic, xapdav, edA&Peiay, fovAnov). Dicen que la
alegria se opone al placer, pues es una exaltacién razonable (obcav ebhoyov énapowv), y que la
precaucion se opone al temor pues es una evitacion razonable (oboav edloyov éxxkhiov). En
efecto, el sabio de ningtin modo tendra miedo, sino que sera precavido (pofnOnoecBor pev yap
TOV 60QOV 00SapQGS, evAaPnOnoecBal 8¢). Sostienen que el deseo racional se opone al apetito,
pues es un deseo razonable (obcav edloyov 8pe€v). Ahora bien, tal como algunas [pasiones]
se subordinan a las pasiones primarias, del mismo modo sucede [con las pasiones positivas o
correctas| que se subordinan a las pasiones positivas/correctas primarias: al deseo racional [se
subordinan] la benevolencia, la bondad, el afecto, el carino (tnv PodAnoiv ebvolav, edpévelay,
aomacpov, ayannow); a la precaucion [se subordinan] el pudor, la pureza (trjv eOA&Perav
ald®d, ayvela); a la alegria el deleite, el regocijo, la serenidad (trjv xapdav tépyiv, ed@pocivny,
evBopiav). En efecto, el sabio de ningin modo tendrd miedo, sino que serd precavido
(@oPnbnoecBot pev yap tov co@ov oddapdg, evlafndnoecbar d¢). Sostienen que el deseo
racional se opone al apetito, pues es un deseo razonable (odoav ebhoyov dpeEiv). Ahora bien,
tal como algunas [pasiones] se subordinan a las pasiones primarias, del mismo modo sucede
[con las pasiones positivas/correctas] que se subordinan a las pasiones positivas primarias: al
deseo racional [se subordinan] la benevolencia, la bondad, el afecto, el carino (trjv fodAnowv
ebvoLay, eDpPEVELOLY, ROTILOHOV, aydmnow); a la precaucion [se subordinan] el pudor, la pureza
(tnv eohaPeav aidd, ayvela); a la alegria el deleite, el regocijo, la serenidad (tnv xapav
TEPYLY, EDPPOSOVI VY, eDOLHIAY).

VII.  Algunas caracterizaciones de pasiones especificas

T8 Estobeo, Eclogaell 90, 7-93, 13 (cf. SVFIII 394): Ahora bien, dicen que el apetito (¢rtiBuvpio)
es un deseo (0pe€ig) desobediente a la razon;® su causa es creer u opinar (t6 80€&Le1v) que un
bien se aproxima, y que cuando dicho bien esta presente nos ira bien porque la creencia u
opinién misma de que ese bien sea en verdad el objeto de deseo contiene el caracter vivaz
(tpoo@artov) que mueve desordenadamente. Temor (phdbos), por su parte, es una evitacion

7 También “incapacidad de sufrir o resistir”, aunque para que el pasaje tenga sentido entiendo que Séneca esta
usando la palabra como “impaciencia”.

8 “Irracional”, se ha dicho, es igual a “desobediente a la razén”. Segtin la versién de DL VII 113, “el apetito es un
deseo irracional”.



(ékklisis) desobediente a la razon, cuya causa es creer u opinar (80&&Cewv) que algo malo se
aproxima; tal creencia u opinion contiene el caracter vivaz que promueve que ello mismo sea
realmente evitable. Dolor (/ipe) es una contraccion del alma desobediente a la razon, cuya
causa es creer u opinar que un mal vivaz estd presente, ante el cual es apropiado contraerse.
Placer (hedoné), en cambio, es una expansion del alma desobediente a la razén, cuya causa es
creer u opinar que un bien vivaz esta presente, por el cual es apropiado expandirse.® Ahora
bien, las siguientes [pasiones o estados emocionales] se clasifican bajo el apetito: ira (orgé) y
sus especies —furia (thymos), rencor (chdlos), cOlera (menis), resentimiento (kotos), amarguras
(pikriai) y cosas por el estilo—, deseos sexuales intensos (érofes sphodroi), anhelos (pdthoi),
ansias (A/merol), amor a los placeres, a la riqueza, a la fama y cosas semejantes. Bajo el placer,
en cambio, el goce malévolo, auto-gratificaciones, encantamientos y cosas semejantes. Bajo
el temor, vacilaciones, angustias, consternacion, vergiienzas, panicos, supersticiones, pavor y
terrores. Bajo el dolor, envidia, celos, malevolencia, compasién, pesadumbre, disgusto,
afliccion, tribulacion, pena, fastidio. Pues bien, ira es el apetito por castigar al que parece haber
cometido injusticia contra lo que conviene; furia es una ira en su comienzo; rencor es ira
inflamada; célera es una ira aplazada y guardada desde hace tiempo; resentimiento es una ira
que acecha por la oportunidad de venganza; amargura es una ira que estalla de repente; deseo
erdtico es una tendencia a hacer amigos por causa de belleza manifiesta; anhelo es un apetito
amoroso por lo que estd ausente; ansia es un apetito por la compaiiia del amigo ausente; amor
al placer es un apetito por los placeres, amor a la riqueza lo es por la riqueza, amor al honor
por el honor. El goce malévolo (epichairekakia) es un placer por los males ajenos;
gratificacion (asmenismds) es un placer por las situaciones inesperadas; encantamiento
(goeteia) es un placer que se logra gracias a una vision engafosa. Vacilacion (cknos) es un
temor por una actividad futura; angustia (agonia) es el temor al fracaso (didptosis) o, de otra
manera, el temor a la frustracion (Aétte); consternacion (ékplexis) es el temor por una
representacion desacostumbrada; vergiienza (aischiine) es el temor por la falta de reputacion;
panico (thorubos) es un temor apremiante acompafiado de un sonido de la voz;!? supersticién
(deidisdaimonia) es el temor a los dioses o a las divinidades; pavor (déos) es el temor a lo
terrible; terror (deima) es un temor causado por la razén.!! Envidia (pAthonos) es un dolor por
los bienes ajenos; los celos son un dolor debido al hecho de que otra persona obtiene lo que
uno desea y no [obtiene]; pero los celos también se entienden de otra manera: como un elogio
de lo que se carece, y todavia de otra manera, como una imitacion [de lo que se consideraria]
mejor [que lo que se posee]. Rivalidad es un dolor por el hecho de que otro también obtiene
lo que uno deseaba; compasion es un dolor porque alguien parece estar sufriendo
inmerecidamente; pesar es un dolor por una muerte a destiempo; disgusto es un dolor
opresivo; afliccion es un dolor que hace que uno no pueda hablar; tribulacién es un dolor
segun un célculo; tristeza es un dolor penetrante y danino; tormento es un dolor acompariado

° El dolor y el placer son, respectivamente estados de depresion (“contraerse”) y exaltacion (“expandirse”) del alma.
He optado por traducir literalmente en ambos casos porque, de otro modo, se pierde de vista el hecho de que dolor
y placer son estados del “aliento” (o “halito vital”: mvedpa), cuyos movimientos de contraccién y expansion
determinan que estemos deprimidos o exaltados (el movimiento neumatico es descrito como un movimiento
tensional de los cuerpos, “que se mueve hacia afuera y hacia adentro simultineamente”; cf. Nemesio, NH 18, 5-8,
ed. Morani (=SVF1I 451); Simplicio, In Cat. 269, 14 ss. ed. Kalfleisch=SVFII 452; Alejandro, De mixtione, 224, 24-
25 ed. Bruns.

10 Véase DL VII 113: “panico (B6pvfog) es un temor (¢dPog) acompaiado de excitacién en la voz”.

11 F] significado de esta caracterizacion no resulta del todo claro; tal vez quiere decir que, al tomar consciencia
(gracias a la razon) de un hecho temible, uno entra en estado de terror. No obstante, uno asociaria mas
intuitivamente el terror con un estado emocional en el cual no desempenaria papel alguno la razén.



10

de maltrato. De estas pasiones, unas muestran aquello por lo cual surgen, tal como
compasion, envidia, goce malévolo, vergiienza. Otras, en cambio, muestran la naturaleza
peculiar del movimiento, como pena, terror. La proclividad!? (euemptosia) es una propension
(eukataphoria) hacia la pasion, que es como una de las funciones contrarias a la naturaleza;
por ejemplo, depresién (epilupia), irascibilidad, malevolencia, apasionamiento y cosas
semejantes. La proclividad también se produce en relaciéon con otras funciones que son
contrarias a la naturaleza; por ejemplo, en relacion con robos, adulterios y soberbias, en virtud
de las cuales las personas son llamadas ladronas, adulteras y soberbias. La enfermedad, por
otra parte, es una opinién propia del apetito que se ha extendido hasta convertirse en una
disposicion habitual (4éxis) y se ha hecho firme, opinioén segun la cual las personas suponen
que lo que no es digno de ser elegido es extremadamente digno de ser elegido, tal como la
pasion por las mujeres, por el vino o por el dinero. Hay ciertas cosas también que son
contrarias a estas enfermedades y se producen por rencor, tal como la misoginia, la aversiéon
al vino y la misantropia. Las enfermedades que ocurren junto con debilidad son llamadas
“malestares” (arrostémata).

T9 Cicerdn, Disputas TusculanasIV 6: Pero hagamos uso de las definiciones y distinciones de
los estoicos, quienes me parece que examinan este asunto con mucha agudeza al describir
estas perturbaciones'®. Este es, por lo tanto, el modo en que Zenén define “perturbaciéon”
(perturbatio) —que él llama pdthos-'*: una agitacién (commotio) del alma contraria a la recta
razon y contraria a la naturaleza.!®

12,0 “predisposicion”.

3 Se refiere a las pasiones que, como ha dicho antes (Il 7) y dird después (IV 10), prefiere denominar
“perturbaciones” (pertfurbationes) mas que enfermedades (morbi). Véase también De Fin. III 35. Inwood tiene
toda la razon en sefialar que la interpretacién de Cicerdn no es afortunada pues parece confundir el estado del
alma que produce un néBog con el t&Bog mismo (cf. Inwood 1985: 127-128). En las fuentes griegas (que por
razones obvias son mas confiables; la mas obvia de ellas es que reproducen las palabras presumiblemente
utilizadas por Zenén o Crisipo, quienes escribian en griego) nunca se dice que las pasiones son perturbaciones,
sino que éstas surgen como un resultado del “estado patolégico” en el que se encuentra el agente. Para un
tratamiento iluminador de este aspecto de la cuestion cf. Donini 1995, especialmente 324 y ss.

14 En griego en el original.

15 Ta definiciéon de pasién como una “agitacién” o “conmocién” del alma que ofrece aqui Cicerdn se parece
bastante a la que dan las fuentes griegas: “excitacion del alma” (pfoia; Sexto, Adv. Math. VII 12).



