
 1 

“El πάθος es un impulso excesivo, contrario a la naturaleza y desobediente a la razón”. Un 
paseo turístico por la teoría estoica de las pasiones o emociones 

 
Marcelo D. Boeri 

Instituto de Filosofía 
Pontificia Universidad Católica de Chile 

 

I. Monismo psicológico e identidad entre razón y pasión. Pasión como “impulso 
excesivo” y “movimiento irracional contrario a la naturaleza que es 

desobediente a la razón” 

 
T1 Plutarco, Acerca de la virtud moral 441C-E (SVF I 202; BS 25.3): También consideran que lo 
pasional y lo irracional (τὸ παθητικὸν καὶ ἄλογον) no se distinguen de lo racional por una 
diferencia ni por la naturaleza del alma, sino que la misma parte del alma, a la que sin duda 
llaman “mente” y “lo rector” (διάνοια καὶ ἡγεµονικόν), se vuelve vicio y virtud cuando se 
transforma y cambia (τρεπόµενον καὶ µεταβάλλον) completamente no sólo en los estados 
pasionales, sino también en los cambios de condición o disposición (ἔν τε τοῖς πάθεσι καὶ ταῖς 
καθ᾿ ἕξιν ἢ διάθεσιν µεταβολαῖς), y [dicen] que en sí misma no contiene nada irracional. Y [lo 
rector] se llama “irracional” cuando, por la fuerza excesiva del impulso (τῷ πλεονάζοντι τῆς 
ὁρµῆς ἰσχυρῷ), fuerza que además se ha vuelto dominante (κρατήσαντι), es arrastrado hacia 
algo absurdo y contrario a la razón que involucra una elección (αἱροῦντα λόγον). La pasión 
también es, en efecto, una razón perversa e intemperante (λόγος πονηρὸς καὶ ἀκόλαστος) que 
adquiere1 fuerza y vigor a partir de un juicio malo y erróneo (ἐκ φαύλης καὶ διηµαρτηµένης 
κρίσεως).  

 
T1.1 Estobeo, Eclogae II 88, 8-12; 89, 4-5, ed. Wachsmuth (SVF  III 378 y 389. BS 25.2): 
Afirman que una pasión es un impulso excesivo, que es desobediente a la razón que involucra 
una elección (ὁρµὴ πλεονάζουσα καὶ ἀπειθὴς τῷ αἱροῦντι λόγῳ), o un movimiento 
[irracional] del alma que es contrario a la naturaleza –y todas las pasiones pertenecen a lo 
rector del alma–, por lo cual también toda excitación es pasión y, a su vez, toda pasión es 
excitación.2 […] Las expresiones “irracional” (ἄλογον) y “contrario a la naturaleza” (παρὰ 
φύσιν) no se usan con su significado común, sino que “irracional” equivale a “desobediente a 
la razón” (ἴσον τῷ ἀπειθὲς τῷ λόγῳ).3 
 
T1.2 Galeno, PHP 254, 13-31; 256, 14 (BS 25.9): Crisipo mismo también muestra esto en el 
siguiente pasaje: “Por tanto, también algunos dicen con propiedad que la pasión del alma es 
un movimiento contra naturaleza, como ocurre en el caso del temor (φόβος), del apetito 
(ἐπιθυµία) y cosas similares. Pues todos los movimientos y estados de este tipo son 
desobedientes y rechazadores de la razón (κινήσεις τε καὶ καταστάσεις ἀπειθεῖς τε τῷ λόγῳ 

 
1 Leyendo προσλαβόντα con los MSS. 
2 Cf. también Estobeo, Eclogae II 39, 5-9, ed. Wachsmuth. 
3 Es decir, “irracional” no significa “que carece de razón”, sino que la desobedece. Esta distinción recuerda la 
distinción aristotélica del doble significado de la expresión “irracional”: 1) lo que no participa en modo alguno 
de la razón (lo vegetativo, por ejemplo) y 2) lo que, en algún sentido, en cuanto oye y obedece a la razón, participa 
de ella (como ocurre con lo apetitivo y desiderativo). Cf. EN 1102b28-31.  



 2 

εἰσὶ καὶ ἀπεστραµµέναι). Por eso también afirmamos que tales personas son movidas 
irracionalmente (ἀλόγως), no en el sentido de argumentar (διαλογίζεσθαι) mal, como si uno 
hablara de una persona que argumenta en la dirección contraria a lo razonable, sino en el 
sentido del rechazo de la razón”. En estas líneas Crisipo claramente muestra los dos 
significados de la palabra “irracional” (ἄλογον) que, en realidad, existe entre los griegos: 
uno es el sentido de lo que es contrario a lo razonable (εὔλογον), otro el sentido de no 
participar en nada de la razón. Ahora bien, lo que se opone a lo razonable es error 
(ἁµάρτηµα) y mal juicio (κρίσις µοχθηρά); el segundo sentido tiene que ver con lo que se 
da independientemente de toda razón, el impulso y movimiento según la pasión. Si hubiese 
más significados de la palabra “irracional”, no habría dudado en hablar sobre ellos y en 
mostrar que no se está usando ninguno de tales significados cuando se dice que la pasión del 
alma es irracional, sino únicamente el significado que él mismo mencionó: el que se da en el 
rechazo de la razón. Pues todo lo que uno juzga mal o incorrectamente, no constituye un 
rechazo de la razón, sino que se trata de un error respecto de ella. Sin embargo, todos los 
impulsos que se llevan a cabo en el plano de la furia o del apetito, aunque no asienten a la 
razón, los denomina “irracionales” siguiendo los otros significados de esta palabra […] Pues 
el movimiento del alma desobediente a la razón es irracional de acuerdo con el significado 
según el cual no se incluye ningún uso de la razón en absoluto. Porque si hacemos uso de 
la razón incluso en el [movimiento mencionado], se sigue que Crisipo se expresó 
incorrectamente en el libro I de su tratado Sobre las pasiones cuando afirma que una persona 
no “es llevada erróneamente incluso al descuidar alguna cosa según la razón”, sino “de un 
modo que rechaza y desobedece la razón”. Y otra vez [se equivoca] en La terapéutica de las 
pasiones cuando dice eso mismo que yo cité hace un momento del pasaje en el que negaba 
que en la definición de “pasión” se quisiera decir lo opuesto de “razonable”, sino que 
significaba otra cosa, a saber, “desobediente y rechazador de la razón”. Y avanzando un poco 
dice: “Y estados de este tipo son incontinentes (o “carentes de autocontrol”: ἀκρατεῖς); es 
como si las personas mismas no tuvieran control (οὐ κρατούντων ἑαυτῶν), sino que fueran 
arrastradas (ἐκφεροµένων), como los corredores que, a causa de la tensión, son llevados 
demasiado lejos y no tienen control sobre un movimiento de este tipo. Pero aquellos que se 
mueven siguiendo a la razón como si fuera su conductora y se manejan con ella, cualquiera 
fuere tal razón, tienen control sobre o no están afectados (ἀπαθεῖς) por un movimiento de esa 
índole o por los impulsos según ese movimiento”. Aquí de nuevo el agregado “cualquiera fuere 
tal razón” claramente muestra la distinción entre “errores” y pasión (ἀπὸ τῶν ἁµαρτηµάτων 
διορισµὸν τοῦ πάθους). 
 
T2 Plutarco, Acerca de la virtud moral 446F-447B (SVF III 459; BS 25.13): Algunos afirman 
que la pasión no es diferente de la razón, y que entre pasión y razón no hay conflicto ni 
guerra civil (οὐδὲ δυεῖν διαφορὰν καὶ στάσιν), sino una modificación de una única razón 
(ἑνὸς λόγου τροπὴν) hacia dos direcciones. Dicha modificación nos pasa inadvertida a causa 
de la agudeza y velocidad del cambio, y no nos percatamos de que es lo mismo del alma aquello 
con lo cual naturalmente apetecemos y nos arrepentimos, estamos iracundos y temerosos, y 
somos conducidos por el placer hacia un acto deshonroso, y cuando el alma está siendo 
conducida volvemos a recuperarnos. También dicen que el apetito, la ira, el temor y todas 
las [emociones] por el estilo son opiniones y juicios perversos (δόξας εἶναι καὶ κρίσεις 
πονηράς), que no surgen en una cierta parte del alma, sino que son inclinaciones, concesiones, 
asentimientos e impulsos de lo rector en su totalidad (ὅλου τοῦ ἡγεµονικοῦ) y, en general, 
ciertas actividades que en poco [tiempo] pueden cambiar, tal como sucede con las irrupciones 



 3 

repentinas de los niños que tienen una impetuosidad y violencia que carece de seguridad y 
firmeza debido a su debilidad. 

 
II. El impulso es un resultado del asentimiento 

 
T3 Estobeo, Eclogae II 86, 17-87, 5, ed. Wachsmut (cf. SVF III 169. BS 24.1): Afirman que lo 
que pone en movimiento al impulso no es más que una representación impulsiva de lo que es 
inmediatamente apropiado (φαντασίαν ὁρµητικὴν τοῦ καθήκοντος αὐτόθεν). El impulso es, 
en general, un movimiento del alma hacia algo; el impulso que se da no sólo en los animales 
racionales, sino también en los irracionales se considera como sus especies […]. El deseo, en 
efecto, no es un impulso racional sino una especie de impulso racional. Se podría definir con 
propiedad “impulso racional” (λογικὴ ὁρµή) diciendo que es un movimiento del pensamiento 
hacia algo que se da en la esfera de la acción. 
 
T3.1 Filón de Alejandría, Alegoría de las leyes I 30 (BS 24.4): En efecto, el animal en dos cosas 
supera al que no es animal: por la representación y el impulso (φαντασίᾳ καὶ ὁρµῇ). Ahora 
bien, la representación se constituye debido al acercamiento del [objeto] exterior que 
impresiona el intelecto a través de la sensación (κατὰ τὴν τοῦ ἐκτὸς πρόσοδον τυποῦντος 
νοῦν δι’ αἰσθήσεως). El impulso, en cambio, hermano de la representación, gracias al poder 
tensional del intelecto (κατὰ τὴν τοῦ νοῦ τονικὴν δύναµιν) –que [éste] extiende a través de 
la sensación– entra en contacto con el objeto y avanza hacia él, cuando [el intelecto] se pega 
[al objeto] (γλιχόµενος) para encontrarse con él y aprehenderlo.4 
 

III. Conflicto de creencias 
 

T4 Galeno, PHP 332, 16-334, 15 (SVF 1.570; LS 65I; Frag. 33; 166 EK; BS 25.19): 
Evidentemente, esto es en efecto lo que ocurre con frecuencia, y al menos quienes entrenan 
animales jóvenes, tras criarlos, luego se dedican a cansarlos y a la vez también a 
satisfacerlos siguiendo sus movimientos descontrolados. Pues bien, Crisipo se encontró 
perplejo respecto de tales cosas por cuanto no fue capaz de referir sus causas a la [parte] 
pasional del alma. Y además, también Posidonio muestra esta [dificultad] en lo que sigue, 
y no sólo está en desacuerdo con lo que se presenta, sino también con Zenón y Cleantes. 
Ahora bien, [Posidonio] dice que la opinión de Cleantes sobre lo pasional del alma se hace 
evidente a partir de estas palabras: Razonamiento: ¿Qué es lo que quieres, cólera? 
Muéstramelo. Cólera: ¿Yo, razonamiento? Hacer todo lo que quiero. 
Razonamiento (λογισµός): Eso al menos es regio; pero dilo otra vez. 
Cólera (θυµός): Que lo que apetezco, vaya a suceder. Posidonio sostiene que las réplicas 
de Cleantes claramente muestran su opinión acerca de lo pasional del alma, porque 
[Cleantes] ha hecho que el razonamiento converse con la cólera, como si lo uno fuera 
distinto de lo otro. Crisipo, en cambio, no considera que lo pasional del alma sea diferente 
de lo racional, y elimina las pasiones de los animales irracionales, aun cuando ellos están 

 
4 El pasaje es muy sintético y, sin duda, de inspiración estoica: no sólo el impulso entra en contacto con el objeto, 
sino también el intelecto, ya que el impulso surge de un acto de asentimiento (que es un acto mental y, por tanto, 
algo corpóreo, según los estoicos) y contiene un ingrediente intencional racional. Esta traducción enfatiza 
también el carácter activo del intelecto, una tesis estoica (SVF II 313) que Filón incorpora sin problemas a su 
explicación (cf. Filón, Acerca de la creación del mundo 8 = SVF II 302). 



 4 

claramente gobernados no sólo por el apetito sino también por la cólera, como Posidonio 
lo explica con mucho más detalle en su tratamiento del tema. Así, pues, dice que todos los 
animales que no se mueven fácilmente y que se encuentran adheridos como plantas a las 
rocas o a algunas otras cosas por el estilo son gobernados únicamente por el apetito. Todos 
los demás animales, en cambio, usan ambos poderes, el apetitivo y el colérico, y solamente 
el hombre usa los tres, pues también ha adquirido el principio racional. Por consiguiente, 
Posidonio ha dicho correctamente estas cosas y muchas otras en su tratado completo 
Acerca de las pasiones.  

 
IV. Eliminación de las pasiones, “Pre-pasiones” 

 

T5 Séneca, Epístolas morales a Lucilio 116. 1-8 (BS 25.17, con omisiones) Con frecuencia se 
ha planteado la cuestión de si es mejor tener pasiones moderadas (módicos adfectus) o 
no tener ninguna pasión. Nuestros filósofos las eliminan (expellunt), los peripatéticos 
las moderan (temperant). No veo de qué modo una enfermedad moderada pueda ser 
saludable o útil. No hay que tener miedo; no te estoy quitando ninguna de aquellas cosas 
que no quieres que se te nieguen. […]. Extirparé el vicio (detraham vitium), pues después 
de que te he prohibido que tengas ansias permitiré que quieras hacer aquellas mismas 
cosas con valentía y con el juicio más exacto, para que sientas los mismos placeres más 
que antes. Y si dominas los placeres más que si estás a su servicio, ¿por qué no habrán de 
alcanzarte más que antes? Pero es natural –dices– sufrir por la nostalgia de un amigo: da 
derecho a unas lágrimas que tan justamente se derraman. Es natural ser alcanzado por las 
opiniones de los hombres y entristecerse por las que nos son adversas. “¿Por qué no me 
permites este miedo tan honesto a una mala opinión o reputación?” [Porque] no hay 
ningún vicio sin una justificación o defensa (Nullum est vitium sine patrocinio). Todo 
vicio tiene un comienzo discreto e indulgente, pero desde ese punto se extiende más 
ampliamente (nulli non initium verecundum est et exorabile, sed ab hoc latius 
funditur.) Si permites que comience, no lograrás que acabe. Al comienzo toda pasión 
es débil; luego ella misma se excita y adquiere fuerzas a medida que avanza. Es más 
fácil cortarle el paso que expulsarla. ¿Quién niega que toda pasión fluye, por así decir, 
de un principio natural? La naturaleza nos confió el cuidado de nosotros mismos, pero allí 
donde has sido demasiado indulgente con el vicio, [dicho cuidado] es vicio. La naturaleza 
ha mezclado el placer con las cosas necesarias, no para que lo buscáramos, sino para que 
en cuanto a aquellas cosas sin las cuales no podemos vivir, se nos hiciera más grato su 
acceso. Es lujuria si llega por derecho propio. […].  “Permíteme”, dices, “que hasta cierto 
punto experimente dolor y temor”. Pero aquel “hasta cierto punto” es llevado lejos y no 
termina donde tú quieras. El sabio tiene un sitio seguro para protegerse a sí mismo sin 
mayor cuidado, y detiene sus lágrimas y deseos donde quiere. Nosotros, dado que no nos 
es fácil retroceder, lo mejor en todo sentido es no avanzar […] Lo que Panecio le respondió 
al que le preguntaba sobre el amor, lo digo de todas las pasiones: alejémonos de lo 
resbaladizo cuanto podamos; en lo que está seco también nos mantenemos con poca 
firmeza. En este lugar me enfrentarás con aquel dicho vulgar contra los estoicos: “ustedes 
prometen cosas demasiado grandes, prescriben cosas demasiado duras. Nosotros somos 
unos hombrecitos que no podemos negarnos todas las cosas. Sentiremos dolor, pero poco; 
apeteceremos pero con templanza; nos pondremos iracundos pero nos aplacaremos”. 
¿Sabes por qué razón somos incapaces de cumplir con estas prescripciones? Porque no 
creemos que nosotros podamos hacerlo. Más aún, ¡por Hércules!, hay otra razón: porque 



 5 

amamos nuestros vicios, los defendemos y preferimos justificarlos antes que extirparlos. 
La naturaleza dotó al ser humano de suficiente fortaleza, si de algún modo hacemos uso 
de ella, si concentramos todas nuestras fuerzas a favor de nosotros y, desde luego, si no las 
lanzamos contra nosotros. El no querer es la razón (sc. de que seamos incapaces de cumplir 
con las prescripciones estoicas), el no poder el pretexto. 

 
T5.1 Filón de Alejandría, Quaestiones in Genesim I.79, 1: La esperanza es un cierto tipo de 
“emoción/pasión previa” (προπάθειά τις), es una alegría antes de la alegría, por ser una 
expectativa de cosas buenas (χαρὰ πρὸ χαρᾶς, ἀγαθῶν οὖσα προσδοκία). 
 
T5.2 Séneca, Acerca de la ira I 3.2-8; I 7.1-4; I 8.1-7; I 16, 1; I 16, 7; 1.20.1-2; II 1.3-4; II 2.2-5; 

II 4.1 (SVF 1.215; BS 25.12; con omisiones; traducción Boeri & Salles, ligeramente 
modificada) 
 

Para que sepas […] que la ira no es un deseo de castigo, los que son más débiles con frecuencia 
se ponen iracundos (irascuntur) con los más poderosos y no desean un castigo que no esperan. 
Primero dijimos que es un deseo de lograr un castigo, no una posibilidad. Sin embargo, los 
seres humanos también desean aquello que no pueden […]. Todos somos capaces de dañar. La 
definición de Aristóteles no es muy diferente de la nuestra, pues dice que la ira es el deseo 
de devolver el dolor;5 en qué se distingue nuestra definición y ésta, es largo de examinar. 
Contra ambas [definiciones] se argumenta que las fieras se ponen iracundas aunque no se 
encuentren irritadas por la injusticia ni a causa del castigo o el dolor ajeno, pues aun cuando 
éste sea el efecto [de su conducta], no es lo que buscan. Pero debe decirse que las fieras y 
todos [los demás animales], excepto el ser humano, carecen de ira (ira carere) pues, aunque 
[la ira] es enemiga de la razón, nunca surge si no es allí donde hay lugar para la razón (ubi 
ratione locus est). Las fieras tienen impulsos (rabia, ferocidad, agresión), pero no tienen 
más ira que lo que tienen afán de placer, aunque en relación con ciertos placeres, son más 
intemperantes (intemperantiores) que el ser humano. No hay razón para creer a quien dice “el 
verraco olvida estar iracundo, y la cierva no confía en la carrera, ni los osos atacan a las 
valerosas manadas”. Por “estar iracundo” quiere decir “excitarse”, “abalanzarse”. Sin duda, 
[las bestias] no saben más estar iracundas que perdonar. Los animales que carecen de 
lenguaje carecen de pasiones humanas (humanis adfectibus carent), pero tienen impulsos 
(impulsus) similares a ellas; de otro modo, si en ellos hubiera amor y odio, tendrían amistad 
y animosidad (simultas), desacuerdo y acuerdo. Algunos vestigios de ellas quedan en las 
bestias, pero los bienes y los males pertenecen a los corazones humanos. A ninguna criatura, 
salvo al ser humano, se le ha conferido prudencia, previsión, escrupulosidad, deliberación. 
Los animales no sólo se encuentran privados de las virtudes humanas, sino también de los 
vicios. Su forma completa, tanto la exterior como la interior, es diferente de la humana: lo 
regente (regium), es decir, aquel principio conductor (principale ductum) ha sido adquirido de 
manera diferente. Tal como sin duda [las bestias] tienen voz, pero no clara, perturbada e 
incapaz de formar palabras, tal como tienen lengua, pero atada, es decir, no suelta en cuanto 
a los variados movimientos, así también su facultad conductora misma (ipsum principale) es 

 
5 Cf. De anima 403a30-31: “un deseo de devolver dolor por dolor (ὄρεξιν ἀντιλυπήσεως) o algo por estilo”. 
Véase también Retórica 1378a30-32: “ira es un deseo de venganza (o “represalia”: τιμωρία) acompañado de 
dolor debido a un desprecio manifiesto, y de cosas que se refieren a uno mismo o a los de uno sin que uno  
merezca tal desprecio”. 
 



 6 

poco sutil, poco exacta. Por ende, captan la representación y el aspecto (visus speciesque 
rerum) de las cosas mediante las cuales son atraídas al impulso, pero de un modo 
desordenado y confuso. Es por eso por lo que sus embestidas e irrupciones son violentas, y 
no experimentan miedo, preocupaciones, tristeza, ira, sino ciertos [estados] similares a éstos. 
Por eso se calman y cambian al estado contrario con facilidad; mientras que muy 
enérgicamente se enfurecen y sienten espanto, se alimentan, y de un bramido y una alocada 
carrera enseguida se siguen la calma y el sueño. […] ¿Es que acaso, aun cuando la ira no sea 
natural, hay que adoptarla porque frecuentemente fue útil? Eleva las almas y las excita, y sin 
ella en la guerra la valentía no lleva a cabo nada magnífico, a no ser que se le infunda la flama 
y el aguijón hostigue y lance a los peligros a los audaces. Así algunos piensan que es mejor 
moderar la ira, no eliminarla. Y una vez que se ha apartado lo que está demás, hay que 
reducirla a su medida apropiada, mantener realmente aquello sin lo cual la acción se debilitará 
y la fuerza y el vigor del alma se disiparán. En primer lugar, es más fácil deshacerse de lo 
que es pernicioso que gobernarlo, no admitirlo que moderar lo que se admite. Pues cuando 
las personas están en posesión de lo que sucede son más poderosas que el que dirige, y no 
soportan que se las limite o disminuya. Después, la razón misma, […] es poderosa en la 
medida en que está apartada de las pasiones; si se mezcla y se mancha con ellas, no puede 
contener las pasiones que hubiese podido alejar. Pues una vez que la mente ha sido 
excitada y alterada, se pone al servicio de lo que la impulsa. Los inicios de ciertos procesos 
están en nuestro poder; lo que sigue nos arrastra con su fuerza y no permite un regreso. 
Tal como los cuerpos arrojados al abismo no tienen arbitrio de sí mismos, y una vez que han 
sido arrojados son incapaces de detenerse o de regresar, sino que la caída irrevocable suprime 
toda decisión de arrepentimiento, y no es posible no llegar allí donde habría sido posible no 
ir, así también el alma, si se abalanza sobre la ira, el amor y otras pasiones, no se le permite 
reprimir el impulso. […] Lo mejor es rechazar inmediatamente el primer factor excitante 
de la ira, resistir a las semillas mismas de la ira y hacer un esfuerzo por no caer en ella. 
Pues si empieza a dominarnos, es difícil el regreso al estado saludable, porque, una vez 
que se introdujo la pasión y nuestra voluntad le ha concedido algo, no hay razón: desde 
ese momento hará todo lo que quiera, no lo que le permitas. […] El alma, en efecto, no está 
separada ni contempla desde fuera las pasiones para no tolerar que se aproximen más allá de 
lo que conviene, sino que el alma misma se transforma en pasión y por eso no puede hacer 
retroceder a aquella fuerza aprovechable y favorable que ya se ha propagado y que está 
debilitada. Éstas, en efecto, no tienen, como dije, sus sedes separadas y apartadas, sino que 
pasión y razón son una transformación del alma a lo mejor o a lo peor. […] Finalmente, 
pregunto: ¿es más fuerte o más débil que la razón? Si es más fuerte, ¿cómo será la razón capaz 
de imponerle un límite, dado que sólo suelen obedecer los que son más débiles? Si es más 
débil, la razón se basta por sí sin ella para lograr lo que le interesa y no desea la ayuda de algo 
más débil. “Algunos iracundos permanecen firmes y se contienen”; ¿cuándo? Cuando la 
ira ya se desvanece y declina por sí misma, no cuando se encuentra en pleno furor, pues 
en ese momento es más potente. […] “¿Y entonces qué? ¿Cuando el sabio tenga en sus manos 
algo de este tipo su alma no será afectada y no se conmocionará más de lo acostumbrado?” Lo 
confieso: sentirá un leve y tenue movimiento pues, como dice Zenón, también en el alma 
del sabio, incluso cuando la herida ha sanado, la cicatriz permanece. Así, pues, sentirá 
ciertas sospechas y sombras de pasiones, aunque en realidad carecerá de ellas. […] No hay 
duda de que es una representación de la injusticia que se manifiesta la que pone en 
movimiento la ira; pero lo que estamos investigando es (i) si sigue de inmediato a la 
mencionada representación y se desarrolla sin que intervenga el alma, o (ii) si se pone en 



 7 

movimiento cuando el alma presta asentimiento. Nosotros creemos que la ira por sí sola no 
se atreve a nada, salvo que el alma lo apruebe. En efecto, captar la representación de haber 
recibido una injusticia, desear la venganza de dicha injusticia, unir ambas cosas, no haber 
tenido que ser dañado y tener que vengarse no es un impulso que sea excitado 
independientemente de nuestra voluntad. Aquél es simple, éste es complejo y contiene muchos 
[aspectos]: [el agente] comprendió algo, se indignó, lo desaprobó, se venga. Estas cosas no 
pueden ocurrir si el alma no asiente a aquellas cosas que la afectan. […] La ira evita las 
prescripciones, pues es un vicio voluntario del alma, aunque no por aquellas cosas que 
suceden debido a una cierta condición de la especie humana, y que por eso también le 
suceden a los más sabios. Entre estas cosas hay que tener en cuenta aquella primera 
conmoción del alma que nos pone en movimiento tras la opinión de la injusticia. Dicho 
golpe también se hace presente en los espectáculos de entretenimiento y teatrales, y en las 
lecturas de historias antiguas. […] A veces nos instiga un canto y un ritmo ligero, y aquel 
sonido marcial de las trompetas bélicas: un cuadro atroz pone en movimiento nuestras mentes 
o el siniestro aspecto de los castigos más justos. Por eso reímos con quienes ríen y nos 
entristece la muchedumbre de los afligidos y nos enfurecemos frente a certámenes ajenos. 
Éstos no son estados de ira, ni es tristeza lo que nos hace contraer la frente ante la vista 
de un naufragio fingido, ni es temor el que recorre al lector cuando Aníbal sitia las 
murallas después de Cannas. Todos estos, empero, son movimientos involuntarios de las 
almas, y no son pasiones, sino principios que anticipan las pasiones. […] Si quieres saber 
cómo comienzan, crecen o se desarrollan las pasiones, el primer movimiento es involuntario, 
es, por así decir, una preparación para la pasión, una cierta amenaza. Lo que sigue es 
voluntario, pero no insistente. […] puedo pensar que es correcto vengarme porque he sido 
dañado, o que alguien sea castigado porque ha cometido un crimen. El tercer movimiento 
es ya la pérdida de control, el cual reclama venganza no sólo “si es correcto”, sino a como 
dé lugar; [dicho movimiento] ya ha superado a la razón. El primer paso es aquella 
conmoción del alma, que no podemos evitar por medio de la razón, como tampoco podemos 
evitar las reacciones corpóreas que mencionamos antes: que no nos contagie un bostezo ajeno, 
que no se nos cierren los ojos ante el chasquido súbito de los dedos. La razón es incapaz de 
vencer estas [situaciones], [aunque] quizá la costumbre y la observación asidua las atenúan. 
Aquel otro movimiento, el que nace por una decisión, se suprime por medio de dicha decisión. 

 
V. La “apatía” estoica 

 
T6 Diógenes Laercio VII 117 (SVF 3.448, 637, 646. BS 30.54): También afirman que el sabio se 
encuentra libre de pasión, porque se encuentra libre de caer en ella (ἀπαθῆ εἶναι τὸν σοφόν, 
διὰ τὸ ἀνέµπτωτον εἶναι). Pero en otro sentido también el vil se encuentra libre de pasión (εἶναι 
δὲ καὶ ἄλλον ἀπαθῆ τὸν φαῦλον), porque la expresión [“libre de pasión”] se aplica igualmente 
al que es rudo y rústico. El sabio también es inmune a la vanidad, pues tanto ante la fama como 
ante la ausencia de ella se mantiene en la misma condición. También hay otra forma de “vanidad” 
que puede referirse a quien se clasifica como desconsiderado, que es el vil. También sostienen 
que todos los virtuosos son austeros porque entre ellos no tienen trato con el placer ni se dejan 
atraer hacia el placer por otras personas. [El sabio] también es austero en otro sentido, como se 
llama “austero” al vino,6 del que se hace un uso medicinal pero no se lo usa mucho para brindar. 
 

 
6 El vino agrio o áspero al gusto (cf. RAE, s.v. “austero”, 3). 



 8 

T6.1 Séneca, Epístolas a Lucilio 9.2-3: Caeremos en una ambigüedad si queremos expresar 
con rapidez y con una sola palabra apátheia y decimos “impaciencia” (o “incapacidad de 
resistir o sufrir”: impatientia).7 En efecto, podría entenderse lo contrario de lo que queremos 
significar: nosotros queremos decir aquel que rechaza toda sensación de mal (o padecimiento: 
qui respuat omnis mali sensum), y se lo consideraría como aquel que no puede soportar ningún 
mal o padecimiento. Fíjate, por tanto, si no sería mejor decir “un alma (ánimo) invulnerable”  
(invulnerabilem animum) o “un alma que se encuentra ubicada más allá de todo sufrimiento”  
(animum extra omnem patientiam positum). Ésta es la diferencia entre nosotros y aquellos:  
nuestro sabio sin duda vence toda incomodidad (incommodum omne), pero la siente (o  
“experimenta”; sentit); el de ellos sin duda no siente. Lo que es común a nosotros y ellos es 
que el sabio está contento consigo mismo. 
 

VI. La pasiones “positivas” o “correctas” (εὐπάθειαι) 
 
T7 DL VII 116-117 (SVF 3.431): También afirman que las pasiones positivas son tres: alegría, 
precaución, deseo racional (εὐπαθείας φασὶ τρεῖς, χαράν, εὐλάβειαν, βούλησιν). Dicen que la 
alegría se opone al placer, pues es una exaltación razonable (οὖσαν εὔλογον ἔπαρσιν), y que la 
precaución se opone al temor pues es una evitación razonable (οὖσαν εὔλογον ἔκκλισιν). En 
efecto, el sabio de ningún modo tendrá miedo, sino que será precavido (φοβηθήσεσθαι µὲν γὰρ 
τὸν σοφὸν οὐδαµῶς, εὐλαβηθήσεσθαι δέ). Sostienen que el deseo racional se opone al apetito, 
pues es un deseo razonable (οὖσαν εὔλογον ὄρεξιν). Ahora bien, tal como algunas [pasiones] 
se subordinan a las pasiones primarias, del mismo modo sucede [con las pasiones positivas o 
correctas] que se subordinan a las pasiones positivas/correctas primarias: al deseo racional [se 
subordinan] la benevolencia, la bondad, el afecto, el cariño (τὴν βούλησιν εὔνοιαν, εὐµένειαν, 
ἀσπασµόν, ἀγάπησιν); a la precaución [se subordinan] el pudor, la pureza (τὴν εὐλάβειαν 
αἰδῶ, ἁγνεία); a la alegría el deleite, el regocijo, la serenidad (τὴν χαρὰν τέρψιν, εὐφροσύνην, 
εὐθυµίαν). En efecto, el sabio de ningún modo tendrá miedo, sino que será precavido 
(φοβηθήσεσθαι µὲν γὰρ τὸν σοφὸν οὐδαµῶς, εὐλαβηθήσεσθαι δέ). Sostienen que el deseo 
racional se opone al apetito, pues es un deseo razonable (οὖσαν εὔλογον ὄρεξιν). Ahora bien, 
tal como algunas [pasiones] se subordinan a las pasiones primarias, del mismo modo sucede 
[con las pasiones positivas/correctas] que se subordinan a las pasiones positivas primarias: al 
deseo racional [se subordinan] la benevolencia, la bondad, el afecto, el cariño (τὴν βούλησιν 
εὔνοιαν, εὐµένειαν, ἀσπασµόν, ἀγάπησιν); a la precaución [se subordinan] el pudor, la pureza 
(τὴν εὐλάβειαν αἰδῶ, ἁγνεία); a la alegría el deleite, el regocijo, la serenidad (τὴν χαρὰν 
τέρψιν, εὐφροσύνην, εὐθυµίαν).  

VII. Algunas caracterizaciones de pasiones específicas 
 
T8 Estobeo, Eclogae II 90, 7-93, 13 (cf. SVF III 394): Ahora bien, dicen que el apetito (ἐπιθυµία) 
es un deseo (ὄρεξις) desobediente a la razón;8 su causa es creer u opinar (τὸ δοξάζειν) que un 
bien se aproxima, y que cuando dicho bien está presente nos irá bien porque la creencia u 
opinión misma de que ese bien sea en verdad el objeto de deseo contiene el carácter vivaz 
(πρόσφατον) que mueve desordenadamente. Temor (phóbos), por su parte, es una evitación 

 
7 También “incapacidad de sufrir o resistir”, aunque para que el pasaje tenga sentido entiendo que Séneca está 
usando la palabra como “impaciencia”.  
8 “Irracional”, se ha dicho, es igual a “desobediente a la razón”. Según la versión de DL VII 113, “el apetito es un 
deseo irracional”. 



 9 

(ékklisis) desobediente a la razón, cuya causa es creer u opinar (δοξάζειν) que algo malo se 
aproxima; tal creencia u opinión contiene el carácter vivaz que promueve que ello mismo sea 
realmente evitable. Dolor (lúpe) es una contracción del alma desobediente a la razón, cuya 
causa es creer u opinar que un mal vivaz está presente, ante el cual es apropiado contraerse. 
Placer (hedoné), en cambio, es una expansión del alma desobediente a la razón, cuya causa es 
creer u opinar que un bien vivaz está presente, por el cual es apropiado expandirse.9 Ahora 
bien, las siguientes [pasiones o estados emocionales] se clasifican bajo el apetito: ira (orgé) y 
sus especies –furia (thymós), rencor (chólos), cólera (menis), resentimiento (kótos), amarguras 
(pikríai) y cosas por el estilo–, deseos sexuales intensos (érotes sphodroí), anhelos (póthoi), 
ansias (hímeroi), amor a los placeres, a la riqueza, a la fama y cosas semejantes. Bajo el placer, 
en cambio, el goce malévolo, auto-gratificaciones, encantamientos y cosas semejantes. Bajo 
el temor, vacilaciones, angustias, consternación, vergüenzas, pánicos, supersticiones, pavor y 
terrores. Bajo el dolor, envidia, celos, malevolencia, compasión, pesadumbre, disgusto, 
aflicción, tribulación, pena, fastidio. Pues bien, ira es el apetito por castigar al que parece haber 
cometido injusticia contra lo que conviene; furia es una ira en su comienzo; rencor es ira 
inflamada; cólera es una ira aplazada y guardada desde hace tiempo; resentimiento es una ira 
que acecha por la oportunidad de venganza; amargura es una ira que estalla de repente; deseo 
erótico es una tendencia a hacer amigos por causa de belleza manifiesta; anhelo es un apetito 
amoroso por lo que está ausente; ansia es un apetito por la compañía del amigo ausente; amor 
al placer es un apetito por los placeres, amor a la riqueza lo es por la riqueza, amor al honor 
por el honor. El goce malévolo (epichairekakía) es un placer por los males ajenos; 
gratificación (asmenismós) es un placer por las situaciones inesperadas; encantamiento 
(goeteía) es un placer que se logra gracias a una visión engañosa. Vacilación (óknos) es un 
temor por una actividad futura; angustia (agonía) es el temor al fracaso (diáptosis) o, de otra 
manera, el temor a la frustración (hétte); consternación (ékplexis) es el temor por una 
representación desacostumbrada; vergüenza (aischúne) es el temor por la falta de reputación; 
pánico (thórubos) es un temor apremiante acompañado de un sonido de la voz;10 superstición 
(deidisdaimonía) es el temor a los dioses o a las divinidades; pavor (déos) es el temor a lo 
terrible; terror (deima) es un temor causado por la razón.11 Envidia (phthónos) es un dolor por 
los bienes ajenos; los celos son un dolor debido al hecho de que otra persona obtiene lo que 
uno desea y no [obtiene]; pero los celos también se entienden de otra manera: como un elogio 
de lo que se carece, y todavía de otra manera, como una imitación [de lo que se consideraría] 
mejor [que lo que se posee]. Rivalidad es un dolor por el hecho de que otro también obtiene 
lo que uno deseaba; compasión es un dolor porque alguien parece estar sufriendo 
inmerecidamente; pesar es un dolor por una muerte a destiempo; disgusto es un dolor 
opresivo; aflicción es un dolor que hace que uno no pueda hablar; tribulación es un dolor 
según un cálculo; tristeza es un dolor penetrante y dañino; tormento es un dolor acompañado 

 
9 El dolor y el placer son, respectivamente estados de depresión (“contraerse”) y exaltación (“expandirse”) del alma. 
He optado por traducir literalmente en ambos casos porque, de otro modo, se pierde de vista el hecho de que dolor 
y placer son estados del “aliento” (o “hálito vital”: πνεῦµα), cuyos movimientos de contracción y expansión 
determinan que estemos deprimidos o exaltados (el movimiento neumático es descrito como un movimiento 
tensional de los cuerpos, “que se mueve hacia afuera y hacia adentro simultáneamente”; cf. Nemesio, NH 18, 5-8, 
ed. Morani (=SVF II 451); Simplicio, In Cat. 269, 14 ss. ed. Kalfleisch=SVF II 452; Alejandro, De mixtione, 224, 24-
25 ed. Bruns. 
10 Véase DL VII 113: “pánico (θόρυβος) es un temor (φόβος) acompañado de excitación en la voz”.  
11 El significado de esta caracterización no resulta del todo claro; tal vez quiere decir que, al tomar consciencia 
(gracias a la razón) de un hecho temible, uno entra en estado de terror. No obstante, uno asociaría más 
intuitivamente el terror con un estado emocional en el cual no desempeñaría papel alguno la razón. 



 10 

de maltrato. De estas pasiones, unas muestran aquello por lo cual surgen, tal como 
compasión, envidia, goce malévolo, vergüenza. Otras, en cambio, muestran la naturaleza 
peculiar del movimiento, como pena, terror. La proclividad12 (euemptosía) es una propensión 
(eukataphoría) hacia la pasión, que es como una de las funciones contrarias a la naturaleza; 
por ejemplo, depresión (epilupía), irascibilidad, malevolencia, apasionamiento y cosas 
semejantes. La proclividad también se produce en relación con otras funciones que son 
contrarias a la naturaleza; por ejemplo, en relación con robos, adulterios y soberbias, en virtud 
de las cuales las personas son llamadas ladronas, adúlteras y soberbias. La enfermedad, por 
otra parte, es una opinión propia del apetito que se ha extendido hasta convertirse en una 
disposición habitual (héxis) y se ha hecho firme, opinión según la cual las personas suponen 
que lo que no es digno de ser elegido es extremadamente digno de ser elegido, tal como la 
pasión por las mujeres, por el vino o por el dinero. Hay ciertas cosas también que son 
contrarias a estas enfermedades y se producen por rencor, tal como la misoginia, la aversión 
al vino y la misantropía. Las enfermedades que ocurren junto con debilidad son llamadas 
“malestares” (arrostémata). 
 
T9 Cicerón, Disputas Tusculanas IV 6: Pero hagamos uso de las definiciones y distinciones de 
los estoicos, quienes me parece que examinan este asunto con mucha agudeza al describir 
estas perturbaciones13. Éste es, por lo tanto, el modo en que Zenón define “perturbación” 
(perturbatio) –que él llama páthos–14: una agitación (commotio) del alma contraria a la recta 
razón y contraria a la naturaleza.15  

 
 
 

 
12 O “predisposición”. 
13 Se refiere a las pasiones que, como ha dicho antes (III 7) y dirá después (IV 10), prefiere denominar 
“perturbaciones” (perturbationes) más que enfermedades (morbi). Véase también De Fin. III 35. Inwood tiene 
toda la razón en señalar que la interpretación de Cicerón no es afortunada pues parece confundir el estado del 
alma que produce un πάθος con el πάθος mismo (cf. Inwood 1985: 127-128). En las fuentes griegas (que por 
razones obvias son más confiables; la más obvia de ellas es que reproducen las palabras presumiblemente 
utilizadas por Zenón o Crisipo, quienes escribían en griego) nunca se dice que las pasiones son perturbaciones, 
sino que éstas surgen como un resultado del “estado patológico” en el que se encuentra el agente. Para un 
tratamiento iluminador de este aspecto de la cuestión cf. Donini 1995, especialmente 324 y ss. 
14 En griego en el original. 
15 La definición de pasión como una “agitación” o “conmoción” del alma que ofrece aquí Cicerón se parece 
bastante a la que dan las fuentes griegas: “excitación del alma” (ptoía; Sexto, Adv. Math. VII 12). 


